La Philosophie et son Histoire






LA PHILOSOPHIE
ET SON HISTOIRE

Essais et discussions
édités par
Gilbert Boss

b3

EDITIONS DU GRAND MIDI



Ouvrage publié avec le concours des organismes suivants:

Conseil pour la Recherche en Sciences Humaines du Canada

Ministére de I'Enseignement Supérieur et de la Science de la Province de Québec
Budget Spécial de la Recherche de I'Université Laval.

Tous droits réservés pour tous pays.

© GMB Editions du Grand Midi, Zurich, 1994,
ISBN 2-88093-112-6

Composition: Editions du Grand Midi
Impression: Druckerei a/d Sihl, Zurich

(Copie 2003, mise en page Iégerement modifiée)



PREFACE

Il existe différentes idées a propos de la relation qu'entretient
I'histoire de la philosophie, en tant que discipline, avec la
philosophie proprement dite. On trouve une gamme entiére de
positions, allant de la conception de I'histoire de la philosophie
comme science indépendante de la philosophie (sauf en tant
qu'elle la prend pour objet), jusqu'a I'idée d'une identité entre la
philosophie et ['histoire de la philosophie. Mais ce n'est pas
seulement a partir de I'historiographie de la philosophie que cette
relation peut étre envisagée. Car la philosophie elle-méme, la
philosophie vivante, celle qui s'accomplit dans I'actualité, ne peut
guére ignorer son propre rapport a I'histoire de la philosophie —
sinon a la discipline ainsi nommeée, du moins & I'histoire réelle dans
laquelle elle s'inscrit. Or ce rapport pose a la philosophie plusieurs
problemes qui n'ont pas du tout la méme importance dans la
relation de la plupart des autres disciplines a leur propre histoire.
Car trés souvent ailleurs, les théories présentes remplacent celles
du passé dont elles découlent, tandis que ce n'est pas le cas, du
moins pas aussi simplement, en philosophie. Or que signifie pour
une philosophie le fait qu'elle doive coexister avec d'autres philo-
sophies? Et pourquoi cela fait-il justement probléme en phi-
losophie?

A vrai dire, la question est bien plus large qu'elle ne parait a
premiére vue, et, sous d'autres formes, elle touche chacun dans sa
vie quotidienne. Naturellement, en effet, on aimerait pouvoir vivre
naivement dans le milieu rassurant de son village, de son pays, de
ses coutumes, de ses religions ou idéologies natales, etc.; et voila
que, inévitablement, se présente & quelque coin de rue I'étranger,
celui qui ne partage pas les opinions et les meoeurs communes,
parce qu'il trouve ses références essentielles dans une autre culture.
Il peut étre fort aimable, mais il dérange et inquiéte pourtant. D'ou
vient, dans le monde culturel familier, cette inquiétude face a
l'autre? — La seule présence de quelqu'un vivant selon d'autres



6 PREFACE

principes que les notres suffit a mettre en question les bases de
notre facon de voir, parce gu'elle manifeste la possibilité de vivre
et de penser autrement que nous n'y sommes accoutumés. Pour
cela, il n'est pas nécessaire que l'autre avance la moindre critique,
ni qu'il ait l'intention de s'imposer tant soit peu: il est possible de
vivre & sa facon, et c'est assez pour que surgisse la question plus
ou moins angoissante de savoir laquelle, de sa maniére de vivre ou
de la notre, est la meilleure. La parfaite tranquillité de celui qui
n'est jamais vraiment sorti de sa famille — si large soit-elle au
demeurant — est troublée.

Or, dans cette sorte de rencontre des cultures, il semble y
avoir essentiellement deux possibilités. Ou bien, pour rétablir
l'unité sécurisante, on tente d'éliminer I'étranger: on le chasse, on
le tue ou on le soumet et I'assimile. Ou bien on cherche un moyen
d'établir une forme de coexistence pacifique, voire de
collaboration, entre les diverses cultures. La premiére solution est
intellectuellement la plus simple et en fait la plus pratiquée. Mais il
est bien connu qu'elle n'est pas satisfaisante. Car d'abord I'étranger
reparait toujours. Et ensuite sa présence, sa possibilité, semble étre
une des conditions de la vie. Sans elle, notre horizon se ferme et
nous etouffons. La deuxiéme solution semble donc
raisonnablement s'imposer. Mais nous savons combien elle
souléve de difficultés. Impossible en effet d'empécher vraiment les
cultures de se heurter. Chacune prétend a I'hégémonie parce que
chacune prétend avoir raison, dans la mesure ou chacune pense
posséder la raison. Car les cultures ne sont pas que des ensembles
de pratiques subordonnées dont on puisse disposer a volonté,
mais elles contiennent au contraire précisément les principes qui
régissent la pratiqgue. Comment donc organiser leur cohabitation?
Faut-il gouverner toutes les cultures sous la loi de l'une d'entre
elles? Faut-il inventer une sorte de supra-culture pour les coiffer
toutes? Faut-il espérer trouver un terrain neutre pour les organiser
impartialement?

Ces questions sont aussi celles du rapport des philosophies a
leur histoire, c'est-a-dire de chacune d'entre elles aux autres. Et
c'est donc fondamentalement un méme probleme que celui du
rapport des cultures et celui du rapport des philosophies. Or ce
dernier s'avere vital pour chaque philosophie, dans la mesure ou



PREFACE 7

chacune nait dans le débat avec les autres. On peut donc s'attendre
a trouver chez les philosophes un effort constant pour résoudre
ces questions. En effet, si notre histoire de la philosophie
constitue une tradition, ce n'est pas tant, comme cela peut étre le
cas dans les traditions religieuses, par le partage des dogmes, car il
parait essentiel a la philosophie de se développer dans une libre
critique de tous les principes afin de parvenir a ceux que la raison
lui impose. Par conséquent, la tradition se constitue plut6t ici par
la maniére dont les divers lieux de la critique se relient les uns aux
autres, c'est-a-dire par le fait que chaque philosophie se construit
en entrant dans une sorte de large discussion commune, plus ou
moins explicite, avec les autres. Ici, la tradition ne relie pas
immédiatement l'identique, mais d'abord le divers saisi comme tel.
Elle est le lien des différents, en tant qu'elle est I'exigence
commune pour chaque pensée de justifier sa différence dans
I'aréne commune. Voila pourquoi il est impossible au philosophe
de s'inscrire dans la tradition sans se trouver aussitét confronté a
la question difficile du rapport de la philosophie a son histoire.
Corrélativement, il n'est guere possible pour I'historien de la
philosophie de négliger de tenir compte de la nature paradoxale du
lien qui constitue I'unité problématique de I'histoire qu'il étudie. Et
par la, le voila entrainé aussi dans le méme probléme de la relation
de la philosophie a son histoire.

Néanmoins, quoique cette question n'ait jamais été absente de
I'histoire de la philosophie, parce qu'elle ne pouvait pas I'étre, elle
semble avoir rarement donné lieu a une attention spécifique,
comme d'autres questions essentielles de la philosophie. La
tradition francaise récente a produit néanmoins quelques tentatives
importantes de l'envisager pour elle-méme. On songe
immédiatement a ce propos au grand réle qu'ont joué dans la
position de ce probléme des figures telles que celles de Gueroult et
de Souriau, mais également d'autres grands historiens de la
philosophie, tels que Bréhier, Alquié, Gouhier ou Gilson.

Ce recueil d'essais sur la philosophie et son histoire s'ordonne
de la maniere suivante:

La réflexion de Pierre Macherey, par laquelle s'ouvre le livre,
envisage les divers rapports qui s'établissent entre la philosophie et
son histoire; l'auteur en dégage quatre et propose une pratique



8 PREFACE

multiple de [I'histoire de la philosophie. Au contraire, Yvon
Lafrance défend I'idée d'une voie unique, radicale, pour
I'historiographie philosophique, qu'il veut strictement objective et
scientifique. Quant a Michel Malherbe, c'est par la description de
la pratique des créateurs de I'histoire de la philosophie qu'il aborde
le probléme, et il s'intéresse au rapport concret qui s'établit dans
cette pratique entre I'historien et le philosophe. Avec Bernhard
Taureck, nous passons a la critique d'une tentative précise
d'appropriation de I'histoire de la philosophie, par la pensée
allemande, dont on nous montre I'échec. Pour André de Muralt,
l'ambition du philosophe de décrire la figure concrete selon
laquelle les philosophies historiques s'organisent n'est pas vaine, et
il la reprend & son compte pour nous faire voir la structure
intelligible du monde philosophique qui régit les aléas de I'histoire
de la pensée. C'est sur un autre aspect du rapport du philosophe a
I'histoire, celui de la recherche d'inspirations et de matériaux en
vue de la poursuite de I'effort philosophique actuel, que Claude
Panaccio présente sa position. Pour ma part, je m'interroge sur les
conditions d'existence d'un domaine consistant de I'histoire de la
philosophie ou pourrait se poursuivre une discussion entre les
philosophes. Enfin, une discussion reparcourt les positions
présentées, les relie et les confronte, entre elles ou avec d'autres,
selon de multiples points de vue.

Les textes qui composent cet ouvrage ont pour la plupart été
présentés au colloque sur la philosophie et son histoire tenu a
Québec en septembre 1993. Celui-ci visait a mettre en discussion
les théories de plusieurs de ceux qui ont aujourd'hui consacré une
partie importante de leur réflexion a ce probléme.

Il est impossible de rassembler jamais sur une question toutes
les personnes qu'on désirerait voir la traiter. La surcharge, les
obstacles administratifs, la maladie ou la mort s'opposent a nos
veeux. Qu'on me permette ici de relever seulement une absence,
due a cette derniére cause, et qui m'est particuliérement sensible:
Fernand Brunner, qui, ami de Gueroult, accordait une importance
primordiale a la question de ce colloque, avait le premier accepté
spontanément l'invitation a y participer, mais la mort nous I'a hélas
enlevé en novembre 1991.



PREFACE 9

Il faut remercier les auteurs de ce volume, qui présentent une
suite de positions variées et originales sur le sujet. La discussion
est une reconstitution libre de celle qui avait eu lieu au colloque,
dont elle avait représenté une partie importante. Notre
reconnaissance va également & Mmes Anne Fortin et Dominique
Leydet, et & MM. Jean Grondin, Philip Knee et Maurice Lagueux,
qui ont participé a cette discussion, de méme qu'a Mme Marie-
Hélene Parizeau qui I'a présidée lors du colloque.

Nous remercions egalement Mme Genevieve Dubois-Flynn,
pour son aide a l'organisation de I'événement, et Mme Arianne
Djossou, pour son assistance lors de la préparation de la
publication. Enfin, pour leur soutien financier du colloque et de la
publication de ce livre, nos remerciements vont aux organismes
suivants: le Conseil pour la Recherche en Sciences Humaines du Canada
(CRSH), le Ministére de I'Enseignement Supérieur et de la Science de la
Province de Québec (MESS), ainsi que le Budget Spécial de la Recherche de
I'Université Laval (BSR).



